
LE COURRIER  

VENDREDI 7 NOVEMBRE 202514 RELIGIONS
WEEK-END

L’aumônerie musulmane reste balbutiante en Suisse. Deux chercheuses ont enquêté  
sur le modèle hospitalier genevois. Efficace pour apaiser des tensions, dévoué, mais précaire

Un besoin de professionnalisation
DOMINIQUE HARTMANN

Aumônerie X Léguer ses d’or-
ganes? Accepter un arrêt théra-
peutique? Prier dans sa chambre 
d’hôpital? Toutes ces questions, 
qui touchent aux convictions 
ou aux traditions spirituelles, se 
posent en contexte hospitalier, 
en particulier en soins aigus. 
Les aumôneries sont là pour 
accompagner les personnes de 
différentes traditions dans leurs 
questionnements existentiels et 
religieux. Et parfois pour gérer 
les frictions qui peuvent émer-
ger dans des situations où les 
propositions de traitement mé-
dical heurtent les représenta-
tions religieuses ou les espoirs 
thérapeutiques de la famille. 
Mais les dispositifs d’accompa-
gnement spirituel musulman 
sont encore balbutiants dans de 
nombreux cantons, alors que la 
population musulmane de plus 
de 15 ans représentait en 2023 
6% de la population de Suisse. 
Des chercheuses se sont intéres-
sées au modèle genevois, opéra-
tionnel depuis 2006, et véritable 
exception romande, qui apparaît 
comme un modèle de bonne pra-
tique. Leur étude pointe néan-
moins la précarité du statut des 
intervenant·es et la nécessité de 
la professionnalisation.

En Suisse, les cantons ont 
pour tâche d’organiser l’exercice 
de la liberté de conscience et de 
croyance, ce qui se traduit par 
la mise à disposition de services 
d’aumônerie, notamment dans 
les hôpitaux ou les établisse-
ments de détention. Ces presta-
tions sont majoritairement assu-
rées par des équipes chrétiennes, 
dans une optique universaliste. 
Or, bien que les aumôneries 
chrétiennes «fassent un boulot 
formidable», souligne l’une des 
coautrices de l’étude Mallory 
Schneuwly Purdie, «leur an-
crage chrétien ne leur permet 
pas de répondre aux besoins 
spirituels de tous les patients». 
A ce jour en Suisse romande, 
«plusieurs hôpitaux et prisons 
ont simplement établi des listes 
avec les coordonnées d’imams 
et d’associations musulmanes 
auxquels il est fait appel en cas de 
besoin». C’est le cas notamment 
dans le canton de Vaud. «Mais 
la question de l’adéquation de 
l’offre proposée aux besoins du 
terrain se pose de plus en plus.» 
Le modèle associatif genevois 

apparaît comme le plus struc-
turé. «Il pose des jalons pour 
l’élaboration d’une aumônerie 
institutionnalisée capable de ré-
pondre aux besoins des équipes 
soignantes et de la patientèle», 
salue la chercheuse du Centre 
suisse islam et société (CSIS).

Interroger le sacré
La démarche est née à Genève 
il y a une trentaine d’années 
à l’initiative de médecins mu-
sulmans qui identifiaient chez 
leurs coreligionnaires hospitali-
sé·es des besoins spécifiques. En 
particulier aux soins intensifs ou 
palliatifs, mais aussi en néonato-
logie. Mallory Schneuwly Purdie 
cite l’exemple d’une maman qui 
refusait que l’équipe soignante 
arrête l’assistance médicale 
pour son enfant dont le pronos-
tic vital était très faible. Un enjeu 
difficile à cerner où l’expertise de 
l’aumônier s’est révélée détermi-
nante: «Son enfant n’étant pas 
circoncis, elle avait le sentiment 
de le condamner à l’enfer, en plus 
de lui enlever la vie…»

Le don d’organes fait aussi 
partie de ces questions clés où 
l’accompagnement de l’aumône-
rie peut jouer un rôle essentiel. 
Les chercheuses rapportent ce 
cas où un jeune enfant, victime 
d’un accident domestique, a été 
déclaré en état de mort céré-
brale. Les médecins envisagent 
alors un prélèvement d’organes 
pour sauver la vie d’un autre pe-
tit. Pour accompagner la famille 
dans sa décision, l’aumônier ex-
plique alors que le don d’organe, 
lorsqu’il permet de sauver une 
vie, peut être compris comme 
une forme de sadaqa (un acte 
de générosité et de solidarité à 
valeur spirituelle). Ce n’est pas 
le corps en soi qui est sacré, 
rappelle-t-il, mais l’âme, qui 
retourne à Dieu, tandis que le 
corps peut encore servir à faire 
le bien ici-bas.

L’accompagnement spirituel 
ne concerne pas les cas aigus 
uniquement mais l’état de santé 
global, défini par l’Organisation 
mondiale de la santé comme «un 
état de complet bien-être phy-

sique, mental et social». Depuis 
l’adoption de la loi sur la laïcité 
de l’Etat genevois, en 2018, des 
patient·es se demandent ainsi s’il 
est possible d’écouter des chants 
religieux, de garder un chapelet 
à proximité de leur lit ou encore 
de réaliser leurs prières quo-
tidiennes dans leur chambre. 
Concrètement, expliquent les 
aumonier·ères, les patient·es 
sont autorisées à accéder à 
leurs ressources spirituelles 
personnelles pour autant que 
cela ne perturbe pas l’environ-
nement hospitalier (soignant·es 
et patient·es), par exemple en 
utilisant des écouteurs lorsque 
d’autres personnes partagent 
leur chambre.

La professionnalisation, 
un élément clé
L’association Aumônerie musul-
mane de Genève (AMG) dispose 
depuis 2007 d’une convention 
de partenariat pour intervenir 
aux Hôpitaux universitaires 
de Genève (HUG). Si l’AMG est 
membre de l’Union des organi-

sations musulmanes de Genève 
(UOMG), ce qui assure son an-
crage dans la communauté, elle 
en est totalement indépendante. 
Aujourd’hui, l’équipe est com-
posée de deux femmes et d’un 
homme.

Leur travail est très prenant, 
comme l’écrit l’une d’elles: «On 
sait à quelle heure on entre 
à l’hôpital, on ne sait jamais 
quand on va en sortir.» Pour ré-
pondre aux urgences, ces inter-
venant·es tentent en outre d’être 
disponibles 24 heures sur 24, 7 
jours sur 7. En novembre 2024, 
l’une des aumônières indique 
avoir travaillé quelque septante 
heures, entre accompagne-
ments et charge administrative. 
Le tout bénévolement, alors que 
les aumôniers et aumônières 
chrétiennes agissent, en géné-
ral, dans le cadre d’un ministère 
salarié. 

La question de la profession-
nalisation pose celles de la ré-
munération et de la formation, 
notamment pour prévenir des 
asymétries de pouvoir entre 
services d’aumônerie. Le CSIS 
propose une formation consa-
crée à l’accompagnement spi-
rituel musulman dans les insti-
tutions publiques, que l’une des 
aumônières a d’ailleurs suivie. 
La Suisse ne disposant pas de 
cursus universitaire complet en 
théologique islamique, les au-
môniers de l’AMG se sont formés 
selon d’autres modalités.

Pistes de réflexion?
Si les HUG offrent à l’AMG cer-
tains appuis logistiques, le mo-
deste budget de l’association 
constitue une limite tangible 
à l’action de l’aumônerie, esti-
ment les chercheuses. En l’ab-
sence d’un modèle de finance-
ment structurel, la formation 
continue reste par exemple à la 
charge des intervenant·es.

D e  leu r  c ôt é ,  le s  H UG 
cherchent à optimiser la prise 
en compte de la spiritualité des 
patients. «Dans une situation 
paradoxale où cohabitent sécu-
larisation des institutions et l’im-
portance de la spiritualité dans 
les trajectoires des patient·es», 
ils pourraient trouver dans cette 
enquête des pistes de réflexion 
pour définir la mise en œuvre de 
cette pratique, observe Mallory 
Schneuwly Purdie. I

Mallory Schneuwly Purdie et Claire 
Robinson, Faire de l’aumônerie 

musulmane un métier, CSIS, 2025

Les dispositifs d’accompagnement spirituel musulman sont encore balbutiants dans de nombreux cantons, alors que la population musulmane  

de plus de 15 ans représentait en 2023 6% de la population de Suisse. KEYSTONE

«La question de 
l’adéquation de 
l’offre proposée 
aux besoins du 
terrain se pose 
de plus en plus» 
 Mallory Schneuwly Purdie


