14

WEEK-END

RELIGIONS

LE COURRIER
VENDREDI 7 NOVEMBRE 2025

L'aumonerie musulmane reste balbutiante en Suisse. Deux chercheuses ont enquéte
sur le modele hospitalier genevois. Efficace pour apaiser des tensions, dévoué, mais précaire

Un besoin de professionnalisation

DOMINIQUE HARTMANN

Aumonerie » Léguer ses d'or-
ganes? Accepter un arrét théra-
peutique? Prier dans sa chambre
d’hépital? Toutes ces questions,
qui touchent aux convictions
ou aux traditions spirituelles, se
posent en contexte hospitalier,
en particulier en soins aigus.
Les aumoneries sont la pour
accompagner les personnes de
différentes traditions dans leurs
questionnements existentiels et
religieux. Et parfois pour gérer
les frictions qui peuvent émer-
ger dans des situations ou les
propositions de traitement mé-
dical heurtent les représenta-
tions religieuses ou les espoirs
thérapeutiques de la famille.
Mais les dispositifs d'accompa-
gnement spirituel musulman
sont encore balbutiants dans de
nombreux cantons, alors que la
population musulmane de plus
de 15 ans représentait en 2023
6% de la population de Suisse.
Des chercheuses se sont intéres-
sées au modele genevois, opéra-
tionnel depuis 2006, et véritable
exception romande, qui apparait
comme un modele de bonne pra-
tique. Leur étude pointe néan-
moins la précarité du statut des
intervenant-es et la nécessité de
la professionnalisation.

En Suisse, les cantons ont
pour tache d'organiser I'exercice
de la liberté de conscience et de
croyance, ce qui se traduit par
la mise a disposition de services
d’aumonerie, notamment dans
les hopitaux ou les établisse-
ments de détention. Ces presta-
tions sont majoritairement assu-
rées par des équipes chrétiennes,
dans une optique universaliste.
Or, bien que les aumoneries
chrétiennes «fassent un boulot
formidable», souligne I'une des
coautrices de I'étude Mallory
Schneuwly Purdie, «leur an-
crage chrétien ne leur permet
pas de répondre aux besoins
spirituels de tous les patients».
A ce jour en Suisse romande,
«plusieurs hopitaux et prisons
ont simplement établi des listes
avec les coordonnées d'imams
et d’associations musulmanes
auxquelsil est fait appel en cas de
besoin». C'est le cas notamment
dans le canton de Vaud. «Mais
la question de I'adéquation de
l'offre proposée aux besoins du
terrain se pose de plus en plus.»
Le modele associatif genevois

Mrtes
&nr.:-...‘r‘-__

:.-—.-.ra-_,.._.‘_' ]
——

»

Les dispositifs d’accompagnement spirituel musulman sont encore balbutiants dans de nombreux cantons, alors que la population musulmane
de plus de 15 ans représentait en 2023 6% de la population de Suisse. KEYSTONE

apparait comme le plus struc-
turé. «Il pose des jalons pour
I'élaboration d'une aumonerie
institutionnalisée capable de ré-
pondre aux besoins des équipes
soignantes et de la patientele»,
salue la chercheuse du Centre
suisse islam et société (CSIS).

Interroger le sacré

La démarche est née a Geneve
il y a une trentaine d’années
a l'initiative de médecins mu-
sulmans qui identifiaient chez
leurs coreligionnaires hospitali-
sé-es des besoins spécifiques. En
particulier aux soins intensifs ou
palliatifs, mais aussi en néonato-
logie. Mallory Schneuwly Purdie
cite I'exemple d'une maman qui
refusait que 'équipe soignante
arréte 'assistance médicale
pour son enfant dont le pronos-
tic vital était tres faible. Un enjeu
difficile a cerner ou l'expertise de
l'aumonier s’est révélée détermi-
nante: «Son enfant n'étant pas
circoncis, elle avait le sentiment
de le condamner a l'enfer, en plus
de lui enlever la vie...»

«La question de
I'adéquation de
l'offre proposée
aux besoins du
terrain se pose
de plus en plus»

Mallory Schneuwly Purdie

Le don d’organes fait aussi
partie de ces questions clés ou
l'accompagnement de 'aumone-
rie peut jouer un role essentiel.
Les chercheuses rapportent ce
cas ou un jeune enfant, victime
d'un accident domestique, a été
déclaré en état de mort céré-
brale. Les médecins envisagent
alors un prélévement d’'organes
pour sauver la vie dun autre pe-
tit. Pour accompagner la famille
dans sa décision, 'aumonier ex-
plique alors que le don d’'organe,
lorsqu’il permet de sauver une
vie, peut étre compris comme
une forme de sadaqa (un acte
de générosité et de solidarité a
valeur spirituelle). Ce n'est pas
le corps en soi qui est sacré,
rappelle-t-il, mais I'ame, qui
retourne a Dieu, tandis que le
corps peut encore servir a faire
le bien ici-bas.

L'accompagnement spirituel
ne concerne pas les cas aigus
uniquement mais I'état de santé
global, défini par I'Organisation
mondiale de la santé comme «un
état de complet bien-étre phy-

sique, mental et social». Depuis
I'adoption de la loi sur la laicité
de I'Etat genevois, en 2018, des
patient-es se demandent ainsi s'il
est possible d’écouter des chants
religieux, de garder un chapelet
a proximité de leur lit ou encore
de réaliser leurs prieres quo-
tidiennes dans leur chambre.
Concretement, expliquent les
aumonier-eres, les patient-es
sont autorisées a accéder a
leurs ressources spirituelles
personnelles pour autant que
cela ne perturbe pas I'environ-
nement hospitalier (soignant-es
et patient-es), par exemple en
utilisant des écouteurs lorsque
d’autres personnes partagent
leur chambre.

La professionnalisation,
un élément clé

L'association Aumonerie musul-
mane de Genéve (AMG) dispose
depuis 2007 d'une convention
de partenariat pour intervenir
aux Hopitaux universitaires
de Geneve (HUG). Si 'AMG est
membre de I'Union des organi-

sations musulmanes de Genéve
(UOMG), ce qui assure son an-
crage dans la communauté, elle
en est totalement indépendante.
Aujourd’hui, I'équipe est com-
posée de deux femmes et d'un
homme.

Leur travail est trés prenant,
comme l'écrit I'une d’elles: «On
sait a quelle heure on entre
a I'hopital, on ne sait jamais
quand on va en sortir.» Pour ré-
pondre aux urgences, ces inter-
venant-es tentent en outre d'étre
disponibles 24 heures sur 24, 7
jours sur 7. En novembre 2024,
I'une des aumoniéres indique
avoir travaillé quelque septante
heures, entre accompagne-
ments et charge administrative.
Le tout bénévolement, alors que
les aumoniers et aumonieres
chrétiennes agissent, en géné-
ral, dansle cadre d'un ministere
salarié.

La question de la profession-
nalisation pose celles de la ré-
munération et de la formation,
notamment pour prévenir des
asymétries de pouvoir entre
services d'aumoénerie. Le CSIS
propose une formation consa-
crée a 'accompagnement spi-
rituel musulman dans les insti-
tutions publiques, que I'une des
aumonieres a d’ailleurs suivie.
La Suisse ne disposant pas de
cursus universitaire complet en
théologique islamique, les au-
moniers de 'AMG se sont formés
selon d’autres modalités.

Pistes de réflexion?

Si les HUG offrent a 'AMG cer-
tains appuis logistiques, le mo-
deste budget de l'association
constitue une limite tangible
a l'action de 'aumonerie, esti-
ment les chercheuses. En I'ab-
sence d'un modele de finance-
ment structurel, la formation
continue reste par exemple a la
charge des intervenant-es.

De leur coté, les HUG
cherchent a optimiser la prise
en compte de la spiritualité des
patients. «Dans une situation
paradoxale ou cohabitent sécu-
larisation des institutions et I'im-
portance de la spiritualité dans
les trajectoires des patient-es»,
ils pourraient trouver dans cette
enquéte des pistes de réflexion
pour définir la mise en ceuvre de
cette pratique, observe Mallory
Schneuwly Purdie. 1
Mallory Schneuwly Purdie et Claire

Robinson, Faire de 'lauménerie
musulmane un métier, CSIS, 2025



